
I. СТАТЬИ 10

I. СТАТЬИ 

Л.В. СКВОРЦОВ 

ФЕНОМЕН ПОСТМОДЕРНИЗМА КАК ПАРАДОКС 
ИСТИНЫ БЫТИЯ 

 
Постановка проблем постмодернизма сегодня может пока-

заться несколько искусственной. О постмодернизме создана огром-
ная литература, раскрывающая это явление с разных сторон. Опре-
делилось и полярное к нему отношение – позитивное либо резко 
негативное. К позитивной оценке склоняются теоретики, осознав-
шие кардинальное несоответствие между верой Просвещения в 
универсальные истины Разума и действительностью. Негативные 
высказывания отличают тех, кто стремится сохранить в неприкос-
новенности традиционные представления – религиозные, философ-
ские, нравственные. 

Однако остается в тени ключевой вопрос: что такое постмодер-
низм как явление культуры? Постмодернизм – это не только совокуп-
ность эпистемологических идей. Он оказал воздействие на литературу, 
кинематограф, изобразительное искусство, архитектуру, гуманитарное 
знание в широком смысле этого слова. Существует мнение, что прак-
тическим выражением доктрины постмодернизма стал Интернет, по-
скольку по своей сущности представляет собой гипертекст, характери-
зуемый деперсонализацией, децентрированностью, цитатностью, 
интертекстуальностью. 

Чтобы дать адекватную оценку постмодернизму – явлению 
культуры, необходимо прояснить, как он понимает цивилизацион-
ное пространство и цивилизационное время.  

Цивилизационное пространство – это совокупность ценно-
стей, определяющих выбор человеком образа жизни, общественной 
ориентации, нравственно-этических правил, эстетических предпоч-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 11 

тений. Иными словами, цивилизационное пространство в этом кон-
тексте понимается как логос цивилизации. 

Время цивилизации – это единство настоящего с прошлым и 
будущим, проявляющееся в осознанном сохранении живой тради-
ции, в активном к ней отношении. 

Таким образом, осознание постмодернизмом пространства и 
времени ведет к выдвижению другой ключевой проблемы: как со-
относятся позиции и принципы постмодернизма с цивилизацион-
ной истиной. 

Сводя реальность к Тексту, постмодернизм как бы уходит от 
этой проблемы. Истина оказывается заключенной в самом постмо-
дернизме, поскольку он есть текст, а текст совпадает с реально-
стью. Однако это лишь видимость решения вопроса. Неслучайно 
критики постмодернизма считают, что он заключает в себе и свое 
преодоление. 

Приставка «пост» теперь присоединяется к самому постмо-
дернизму. Постпостмодернизм обозначает границу разрыва с по-
стмодернизмом, создающую основание для вывода: постмодернизм 
умер и принадлежит лишь исторической памяти. 

Однако можно ли считать этот приговор объективным и 
окончательным? Или это лишь субъективное суждение, выражаю-
щее настроение теоретической скуки: все проговорено, а повторе-
ние кажется бессмысленным. Поэтому необходим постпостмодерн. 

Прояснить ситуацию может ответ на вопрос: отражает ли по-
стмодернизм странности новой цивилизационной реальности или 
же он выразил только субъективный взгляд на особенности интел-
лектуальной деятельности, современного гуманитарного знания? 
Если он отразил парадоксы новой цивилизационной реальности, то 
его преодоление зависит от того, исчезла ли парадоксальность этой 
реальности? Если постмодернизм – это субъективный взгляд на 
реальность наряду с другими субъективными воззрениями, то его 
«преодоление» не должно составить серьезной проблемы. Постмо-
дернизм может быть преодолен так, как преодолевается устарев-
ший стиль одежды, вытесняясь новой модой. 

Проблема, стало быть, состоит в интерпретации постмодер-
низма. Итак, что такое постмодернизм? 

 
 



I. СТАТЬИ 12

1. Постмодернизм: Эрозия цивилизационного понимания 
 
Ответ на поставленный вопрос, казалось бы, лежит на по-

верхности: постмодернизм – это эрозия цивилизационного понима-
ния, отрицание сущности цивилизации как определенной целост-
ности, образуемой исторически сложившейся гармонией частей 
общественного организма. Вместе с тем этот ответ нельзя прини-
мать на веру; он требует своей расшифровки. 

Буквальная расшифровка понятия «постмодернизм» обнару-
живает его амбивалентность. Если понятие «модерн» толкуется как 
отличающаяся от прошлого современность, как специфика настоя-
щего, то «постмодерн» должен означать выход за пределы совре-
менной цивилизации, от особенностей настоящего к будущему. 
Можно ли в этом случае трактовать постмодернизм как футуризм? 
Очевидно, что такая трактовка была бы некорректной. Футуризм – 
это «выброс» модерна, конкретное явление в истории культуры, 
ориентировавшееся на разрушение классических традиций, на но-
вый тип ментальности, формирующейся под воздействием бурного 
прогресса техники. 

Однако понятие постмодерна можно трактовать не только как 
выход за пределы настоящего путем ориентации на новый техниче-
ский прорыв в будущее. На самом деле, преодоление настоящего 
можно понимать и через ориентацию на цивилизационное прошлое. 
Причем такая направленность имеет свои преимущества, поскольку 
она конкретна и определенна. Если субъект свободен, то истинная 
ориентация становится делом его выбора. 

А это значит, что прошлое, как и будущее с равным основа-
нием могут становиться ориентиром для свободного выбора в на-
стоящем. Но как сочетать противоположные по своей направленно-
сти ориентиры, имея в виду истину цивилизационной ориентации? 
Постмодернизм находит свой ответ на этот вопрос. 

Если постмодернизм трактуется как явление культуры, то 
расшифровка его своеобразия должна определяться отношением к 
духовному смыслу эпохи модерна. 

Каков основной этос эпохи модерна? Эпоха модерна имеет 
своим духовным истоком признание социальных и нравственных 
универсалий в качестве истины цивилизационной жизни. Эпоха 
модерна – это новая духовная эпоха в эволюции цивилизации. Она 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 13 

утверждает себя как эпоха Разума – его универсальные истины при-
званы вытеснить духовные предрассудки, которые постулируются 
слепой верой в качестве абсолютной и всеобщей цивилизационной 
истины. Такое вытеснение было призвано прояснить новую обще-
человеческую перспективу, открыть новый мир, свободный от ре-
лигиозных войн, фанатизма, этнических и прочих предрассудков. 
Принципы Разума создают веру в нового идеального субъекта, че-
ловека разумного, жизненные принципы которого универсальны и 
не зависят от его расового, социального, национального происхож-
дения. Принципы Разума понимаются как реальная онтология но-
вой жизни.  

Постмодернизм осуществляет деструкцию этих представле-
ний. В контексте постмодернизма принципы оказываются лишь «ма-
терией» дискурса, текста, а не онтологией истины жизни. Это пред-
ставление основано на реальном историческом опыте ХХ в., 
обнажившего очевидное противоречие между такими универсалия-
ми разума, как свобода, справедливость, равенство, братство и дей-
ствительностью: Первая и Вторая мировые войны разбили вдребезги 
хрустальные замки, построенные в самосознании идеологов эпохи 
модерна. Во что теперь превратились универсалии Разума? Как ска-
зал бы великий Шекспир – в слова, слова, слова… 

Разумеется, не постмодернизм обнаружил противоречие ме-
жду универсалиями Разума и реальностью исторической жизни. 
Это противоречие было обнаружено гораздо раньше. Но всегда 
возникал один и тот же вопрос: что происходит с обществом, если 
онтологический характер универсалий будет подвергнут радикаль-
ному отрицанию? 

Если в них нет истины, то как оценивать политические реше-
ния, действия и поступки государственных деятелей и частных лиц. 
Все они превращаются в ряд феноменальных реальностей. Вместе 
с тем исчезают различия между свободой и несвободой, справедли-
востью и несправедливостью, моральным и аморальным, между 
благородством и подлостью, геройством и трусостью, честностью и 
воровством, верностью и предательством. Благородное стремление 
примирить непримиримое порождает своеобразную хитрость ра-
зума, которая подчиняет универсальные принципы задачам торже-
ства различных частных интересов. Так возникает воляпюк, свое-
образная карикатура на духовный этос Просвещения. Он 



I. СТАТЬИ 14

становится той рассадой, из которой возникают новые духовные 
растения, разрушающие твердые принципы Просвещения. Шарль 
Бодлер дал метафорическое определение этим «духовным» расте-
ниям – «Цветы зла». Можно сказать, что это – исходная точка, раз-
рушающая основания модернистского понимания сущности уни-
версальной цивилизационной истины. 

Вполне понятны попытки в противостоянии постмодернизму 
сохранить универсальные истины эпохи модерна в их чистом виде. 
Но для этого необходимы непростые диалектические аргументы.  

Известный культуролог Юрген Хабермас утверждает, что мо-
дерн – это «незавершенный проект». Если это так, то преодоление 
модерна постмодернизмом следует считать теоретически нелиги-
тимным. На самом деле, нельзя принимать за выражение истины 
применение понятия «пост» к тому, что все еще находится в со-
стоянии становления. Лишь полное раскрытие смысла эпохи мо-
дерна позволит дать его адекватную оценку. В связи с этим Юрген 
Хабермас предпринял анализ исторического смысла понятия «мо-
дерн»: его можно толковать как процесс бесконечного движения к 
точке абсолютного осуществления принципов Разума. При таком 
истолковании «преодоление» модерна постмодернизмом оказыва-
ется бессмысленным: модерн как раз и предполагает постоянный 
выход за пределы сложившихся форм. Используя силу этого аргу-
мента, Хабермас обращается к истории возникновения и использо-
вания термина «модерн». 

Термин «модерн» появлялся в Европе всякий раз, когда опре-
делялось отношение к древним образцам, прежде всего – к образ-
цам античной классики. (В V в. он служил для разграничения хри-
стианского настоящего и римского языческого прошлого.) 

Рождение науки и представление о бесконечном прогрессе 
знания породили новую форму модернистского сознания. Утвер-
дившееся представление, согласно которому история являет собой 
бесконечное приближение к общественному и моральному совер-
шенству, становится своего рода оправданием радикализма, бун-
тарского сознания. Каждое новое поколение воспринимает бунтар-
скую позицию как истину современности. В этом смысле 
модернистское самосознание можно считать вечным явлением, 
существующим всегда там и тогда, где и когда имеет место процесс 
преодоления разрыва между универсалиями Разума и социальными 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 15 

отклонениями от него. В этом и заключается прогресс историческо-
го творчества, его смысл. 

Однако оправдание бунтарского сознания необходимостью 
реализации прогресса творчества заключает в себе серьезный тео-
ретический изъян. Каждый момент исторического времени являет-
ся единством прошлого, настоящего и будущего. В силу этого абсо-
лютизация бунтарской позиции как цели в себе означает 
отступление от цивилизационной истины. На практике такое отсту-
пление сопровождается деструкцией цивилизационных констант и 
вместе с этим ведет к стиранию различий между политическим и 
уголовным, к потере государственными и политическими деятеля-
ми своего лица, к подмене подлинных убеждений идеологическим 
маскарадом. Но все это – реальная почва нигилизма как полного 
отрицания истинных универсалий Разума. 

Процесс этот находит отражение в искусстве, в деструкции 
классических традиций, в отрицании академических школ и утвер-
ждении в качестве истины различных форм художественного эпата-
жа. Парадоксальным образом отрицание классического искусства 
становится путем, ведущим к превращению авангардистского искус-
ства в составную часть академического истеблишмента.  

Возникает вопрос, не становится ли модернизм тем исходным 
образцом для подражания, каким в свое время была Античность? 
Если это так, то бунтарское, радикальное сознание следует признать 
лишь временным протуберанцем на Солнце новой цивилизационной 
целостности. В таком случае проект эпохи модерна сохраняет свой 
позитивный смысл, поскольку речь идет об историческом осуществ-
лении универсалий, истинных в себе, получающих свое прогрессив-
ное все более полное воплощение в действительной жизни. Здесь, 
однако, возникают две фундаментальные проблемы. 

Первая проблема – это природа универсалий: являются они 
лишь продуктом сознания или же формой особой реальности, неза-
висимой от отдельных индивидов? В одном случае мы попадаем в 
объятия крайнего релятивизма, в другом оказываемся в поле, каза-
лось бы, давно преодоленной метафизики Платона. 

Вторая проблема – возможность практической реализации 
абсолютной справедливости, абсолютной свободы, абсолютного 
равенства, абсолютного братства. 



I. СТАТЬИ 16

Для утверждения цивилизационного статуса универсалий Ра-
зума необходимо, чтобы сам Разум обрел статус Абсолюта как базис 
истинности нравственных и социальных ценностей. Это значит, что 
он должен быть признан в качестве Первопричины Бытия и квинтэс-
сенции Высшего Блага как основания для оценки каждого явления и 
каждого действия. В этом случае Разум обретает прерогативы Абсо-
люта, а вместе с тем и статус Логоса цивилизации. Такая философ-
ская задача нашла свое решение в философской системе Гегеля. Вос-
становление прав Абсолюта оказалось возможным лишь на основе 
преодоления кантианской критики метафизики. А это обусловило 
необходимость качественно нового понимания реальности – как ду-
ховной диалектической деятельности субъекта. Принцип модерниз-
ма, требующий постоянного выхода за пределы установленного ка-
нона, совпадал с философским обоснованием истинности субъекта, 
творящего реальность. Но поскольку при этом он утрачивал смысл 
Абсолюта как той константы, которая сохраняет себя во всех диалек-
тических превращениях, то он допускал возможность радикального 
релятивизма. А это означало оправдание покушения на цивилизаци-
онный статус Абсолюта. В Абсолюте обнаруживается тормозящее 
для творческого процесса начало. 

Так, абсолютизация определенного идеала красоты подтал-
кивает к выводу, что многообразие форм красоты не может счи-
таться истиной. Если творческий процесс в этом смысле представ-
ляется исчерпанным, то он должен превратиться в постоянное 
воспроизводство исходных образцов, т.е. в иконопись. Икона – это 
символическое выражение вечных истин. В этом ее констатное ци-
вилизационное значение. Если же вечные истины считаются фан-
томом религиозного воображения, то тогда творец оказывается пе-
ред многообразием эмпирического мира, в котором он должен 
найти истинный предмет искусства. В противном случае все пере-
мешивается в этом мире, прекрасное и безобразное оказываются на 
одной плоскости в системе ценностей. 

Поскольку эмпирический образец какой-либо вещи, какого-либо 
предмета не может быть признан универсальным эталоном прекрасного 
для всех, то исходный пункт творчества упирается в пустоту, в ничто 
как оправдание полной свободы, произвола творчества. 

Ничто как основание абсолютной свободы представляет со-
бой тайну Бытия, скрывающую его действительный Смысл. Но как 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 17 

из ничего рождается нечто, некая определенность, распадающаяся 
на крайности? На самом деле, в абсолютной свободе заложены 
крайности абсолютного деспотизма и абсолютного рабства, утвер-
ждение абсолютных догм и абсолютного релятивизма. Это значит, 
что Абсолют не исчезает, он лишь переходит в крайности эмпири-
ческого мира. Что означает переход Абсолюта в крайности эмпири-
ческого мира, в конкретных индивидов, носителей этих крайно-
стей? Это означает рождение феномена убеждения как веры героя-
индивида в то, что он является обладателем абсолютной истины. 
Вместе с тем в этом обладании он видит свое право для свершения 
любых действий, направленных на практическую реализацию сво-
их убеждений. 

Реальность мира убеждений может охватывать все сферы ци-
вилизационной жизни – и сферу искусства, и сферу политики. 
ХХ век – это век реализации принципов эпохи модерна, ставших 
основой убеждений героев, их реализации в действительной жизни. 
И вместе с тем модерн был признан как век духовной катастрофы 
человечества, а герои, обладавшие твердыми убеждениями, стали 
восприниматься в качестве личностей, лишенных Разума. Так за-
вершалась духовная эволюция эпохи модерна.  

Весьма рельефно эти тенденции проявились в сфере искусст-
ва. Отвержение Абсолюта как тормоза творческого процесса озна-
чает признание его антипода – НИЧТО – в качестве основания сво-
боды творчества. Но как определить «ничто»? Ничто – это 
действующая реальность, но она не может быть исследована так, 
как физика изучает тело. Ничто действует всюду, но остается неви-
димым и не поддающимся экспериментальному анализу. Вместе с 
тем ничто может быть представлено в виде символического об-
раза и, следовательно, стать предметом искусства. Ничто как сим-
волический образ искусства – это «Черный квадрат» Малевича. Его 
воспроизводство, однако, утрачивает какой-либо творческий инте-
рес. Вместе с тем «Черный квадрат» может пониматься как сокры-
тие реальности, которая находится по его другую сторону и от-
крывается художнику, творящему на границе феноменального и 
трансцендентного миров. Задача художника – снять покровы с ни-
что и обнажить подлинную реальность, которая скрывается за пре-
делами феноменального мира. Подлинная реальность не совпадает 
с ничто, но не совпадает и с данной человеку в его ощущениях фе-



I. СТАТЬИ 18

номенальной реальностью. Но где найти критерий того, что худож-
ник видит, и того, что существует на самом деле, а не является от-
ражением его больного воображения? Если нет теоретически обос-
нованного ответа на этот вопрос, то возникает стремление 
теоретически оправдать субъективные формы в искусстве, которые, 
как представляется, не имеют какого-либо предела. В итоге оказы-
вается, что они нередко представляют интерес лишь для теоретиков 
искусства. Тупиковая ситуация, в которой оказывается модернизм, 
может быть объяснена субъективизмом его исходных принципов. 
Универсалии модернизма рождаются в универсальном сознании 
«человека вообще», которого в действительности не существует. 

Таким образом тезис, согласно которому модерн – это находя-
щийся в становлении проект, не учитывает тех тупиков, в которые по-
падает реализация этого проекта и в общественной жизни, и в сфере 
искусства. В этом смысле рождение постмодернизма имеет свою объ-
ективную логику. Кажется оправданным и отречение от универсаль-
ного человека, и легитимизация человека, не имеющего постоянного 
лица, меняющегося в текущих ситуациях реальной жизни. Это – чело-
век, следующий потоку сознания, а не универсалиям Разума. Соот-
ветственно должна быть сформулирована иная эпистемология, соот-
ветствующая потоку сознания и текущему потоку жизни. Заметим, что 
очевидна определенная преемственность модернизма и постмодер-
низма в релятивизации истины в потоке сознания. 

Но что находится за потоком сознания; какая реальность мо-
жет оправдать эти постоянные превращения, эту неопределенность 
и текучесть? Эта реальность – Прогресс. Адекватность постоянно 
обновляющейся парадигмы модернистской ментальности объясня-
лась позитивным смыслом Прогресса. Позитивный Смысл Про-
гресса заменяет собой Абсолют. Он теперь рассматривается как 
критерий истины и не-истины, добра и зла. Нетрудно было понять, 
что как только обнаружатся фундаментальные противоречия Про-
гресса наступит крах теоретического фундамента модернизма. Этот 
крах неизбежно затрагивает основы концепций индустриального 
общества. Все эти концепции имеют в виду конечную цель – про-
гресс потребления. Потребительское общество перерабатывает 
продукты природы, как, впрочем, и продукты человеческой дея-
тельности, в отходы. Человек в итоге оказывается вынужденным 
направлять пафос своей деятельности на борьбу с «отходами». Об-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 19 

разуется замкнутый цикл: производство – потребление – отходы, 
который воспроизводит себя на всех стадиях. Это – логос совре-
менной цивилизации независимо от внешних форм ее проявления; 
коль скоро человек интуитивно воспринимает этот логос, он вос-
принимает и себя в качестве ее момента. 

Если человек осознает себя инструментом для создания отхо-
дов, то он начинает искать иной смысл помимо логоса данной ци-
вилизации. Это могут быть смыслы цивилизаций предшествующих 
эпох, или смысл за пределами реальной жизни, или смысл искусст-
венно созданного мира.  

Постмодернизм как форма культуры находится в этой циви-
лизационной реальности и реагирует на нее определенным обра-
зом. Постмодернизм принимает за аксиому иллюзорность прогрес-
са и рождает эпистемологию, отражающую ту стадию 
цивилизации, на которой происходит своеобразное раздвоение ее 
смысла, все расширяющийся процесс создания новых видов реаль-
ности, которые образуют видимость сохранения смысла. Удвоение 
реальности – подлинной реальности жизни, не имеющей смысла, и 
создание реальности, имеющей лишь видимость смысла – это спе-
цифическая черта современной цивилизации. Другой фундамен-
тальной ее чертой становится эрозия исторически сложившихся 
иерархий ценностей, подчинение высокого и низкого единому кри-
терию эффективности реализации в системе рыночных отношений. 
Так возникает новое цивилизационное пространство, которое 
управляется своими механизмами и законами формирования цен-
ностных отношений. Правильная оценка постмодернизма требует 
определенности в отношении к этому цивилизационному про-
странству.  

 
2. Плерома как контрапункт цивилизационного целого 

 
Разрушение исторически сложившихся цивилизационных 

ценностей не является специфической чертой эпохи модерна, чем-
то совершенно новым. В условиях кризиса традиционных цивили-
заций наблюдались аналогичные процессы, и они находили свое 
философское объяснение. В связи с этим представляет теоретиче-
ский интерес понятие плеромы, игравшее важную роль в эзотери-
ческой философии. 



I. СТАТЬИ 20

Плерома – категория, которая обозначает мыслимое исходное 
состояние Универсума, в котором все слито, неотличимо и из которого 
возникает все, т.е. все противоположности видимого мира. Это та пол-
нота Бытия, которая является контрапунктом несовершенного эмпи-
рического мира и в то же время основанием его понимания и оценки. 

Понятие плеромы было бы простым абстрактным представле-
нием, если бы ее свойства не находили своего отражения в эмпири-
ческих формах жизни. В этом смысле кажется правомерным поня-
тие цивилизационной плеромы, фиксирующее явление 
отождествления противоположных по смыслу цивилизационных 
ценностей.  

В условиях исторически сформировавшихся стабильных ци-
вилизаций плерома кажется лишь абстрактной возможностью, вир-
туальной реальностью. Представление о реальности плеромы могло 
рассматриваться как продукт философской спекуляции, позволяю-
щей выносить «за скобки» цивилизационную определенность дейст-
вительной жизни. Однако в переходных состояниях она воспринима-
ется как реальность, как «цивилизационная кислота», растворяющая 
в себе жесткий каркас исторически сложившихся цивилизационных 
форм. Как представляется, понятие плеромы начинает находить свой 
эмпирический эквивалент в открытиях астрофизики и физики. Так, 
обнаруженные астрофизикой «черные дыры» поглощают и «раство-
ряют» в себе все формы феноменального мира, в том числе и свет. 
Физика открывает плазму, которая нетождественна определенным 
формам реального мира – земле, воде, воздуху. 

Однако существует ли эмпирический эквивалент плеромы 
применительно к современной цивилизационной ситуации? 

Как кажется, реальность плеромы обнаруживает себя в усло-
виях глобализации, когда на одном историческом пространстве 
«размещаются» различные цивилизации, когда рождается инфор-
мационная галактика, создающая условия для эрозии духовных 
границ, а вместе с тем и цивилизационных определенностей в су-
щестовании народов. Возникает и духовная «голубая кровь» меж-
цивилизационных взаимодействий – это безликая в цивилизацион-
ном смысле информация. Специфическая особенность этой 
«голубой крови» заключается в том, что она не содержит «фагоци-
тов», нравственно нейтрализующих инородные цивилизационные 
образования, отторгающих их как проявления духовного зла.  



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 21 

Реальность плеромы проявляется и в том, что информацион-
ная галактика включает в себя все – и массив объективных знаний, 
и традиционные духовные представления, и новые идеи. Информа-
ция интересна во всех своих ипостасях. Это значит, что плерома 
как философское представление может занять духовное простран-
ство, которое долгое время занимал культ разума. Такое замещение 
вытекает из логики борьбы просвещения с религиозными ценно-
стями по всем их азимутам. Нельзя вырвать постмодернизм как яв-
ление культуры из контекста движения европейской мысли. Эта 
мысль, направлявшая общественное сознание, была сформирована 
тезисом «Бог умер». Тем самым была открыта заслонка, сдержи-
вавшая поток крайнего релятивизма. Дело в том, что Богом стал 
Логос, синоним цивилизационной определенности. 

Рациональный смысл идеи Бога состоял в выявлении доми-
нант общего сознания и целей жизни цивилизационного целого, 
определяя их направленность на гармонизацию всей системы от-
ношений. Распад этой идеи без создания ее духовной компенсации 
смещает логос в сферу потребления. Став доминирующей ориента-
цией сознания, потребительская установка создает качественно но-
вую тенденцию, доминанта которой – не создание общей цивилиза-
ционной гармонии, а рост потребления и индивидуализм. Эта 
тенденция, коль скоро она становится доминирующей, делает бес-
смысленными идеи цивилизационной целостности. Тем самым ци-
вилизация теряет свою основную точку опоры.  

Жан Бодрийяр вполне отчетливо фиксирует связь между тео-
ретической «смертью Бога» и утратой традиционной цивилизаци-
онной системой основной точки опоры. Западная культура, верив-
шая в способность знака выражать сокровенный смысл, видела 
гарантию адекватности такой замены смысла знаком именно в Боге. 
Если же сам Бог сводится к знакам, удостоверяющим его существо-
вание, то вся духовная система, основанная на идее репрезентации, 
превращается в гигантское подобие самой себя, в симулякр. 
Смерть Бога – не только выражение отношения европейской мыс-
ли к традиционной религии. Это – начало смерти любых богов во-
обще, в том числе и различных идолов, догматов. Это – смерть ве-
ры в прогресс как путь и средство создания рая на земле; это – 
смерть веры в политических мистификаторов ХХ в.; это – смерть 
веры в то, что Богом является доллар, на который можно купить не 



I. СТАТЬИ 22

только знание, счастье, любовь, верность, но и бессмертие. Созна-
ние теперь не может найти реальную точку опоры в самой действи-
тельности, и цивилизация объективно оказалась перед проблемой 
создания таких точек опоры.  

Так возникает симулякр, который отсылает не к исходной 
действительности, а к какому-то его заместителю. Поскольку исче-
зает основная точка опоры, то кажется, что исчезает и основание 
безусловного утверждения цивилизационной истины. Истина также 
теряет абсолютный смысл. Симулякр – это реальность, но такая 
реальность, которая тождественна фантастическому миру. Вместе с 
тем – это рождение нового раздвоенного цивилизационного про-
странства. Понятие симулякра дает объяснение странностям вос-
приятия современным общественным сознанием реалий жизни. Без 
осознания того, как сама реальность может оказаться вне поля ис-
тины, невозможно дать верное толкование современной общест-
венной жизни. Жан Бодрийяр считает, что хорошей иллюстрацией 
этого могут служить события вокруг «Уотергейта».  

Известно, что «Уотергейт», т.е. организованное с одобрения 
президента США Р. Никсона подслушивание закрытого совещания 
представителей демократической партии, было представлено в 
средствах массовой информации как грандиозный политический 
скандал, следствием которого стала отставка президента. Это со-
бытие сформировало в общественном сознании представление, со-
гласно которому в США никому нельзя нарушать нормы, требую-
щие строгого соблюдения законов, правовых и нравственных 
принципов. Но в действительности «Уотергейт» – не скандал, а 
норма жизни; ведь в США существует разветвленная сеть про-
мышленного шпионажа, органы ЦРУ и ФБР систематически ис-
пользуют методы подслушивания, в стране действуют частные сы-
скные агентства, которые пользуются теми же методами скрытого 
наблюдения и подслушивания, не говоря уж о камерах скрытого 
наблюдения в банках и супермаркетах.  

Таким образом, «Уотергейт» – это симулякр. Он порождает 
«нужные» представления общественного сознания, но они не соот-
ветствуют истине. Совокупность симулякров создает цивилизаци-
онную «надстройку» над действительной жизнью общества. Вме-
сте с тем смысл этой «надстройки» заключается в том, чтобы 
она воспринималась общественным сознанием как подлинная 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 23 

действительность. И в этом случае существующая реальность ут-
рачивает в восприятии общественного сознания свою подлинность.  

Совокупность симулякров как форма цивилизационного про-
странства – это источник и основание специфики эпистемологии 
иметь внутреннюю целостность. Структура действительности мо-
жет иметь лишь видимость целостности, но эта видимость есть 
миф, искусственное изобретение. Мир симулякров освобождает от 
тоски по Логосу, общему смыслу как пространству действительной 
цивилизационной целостности и субъекту – его носителю. 

В этом контексте и происходит фундаментальное переосмыс-
ление функций культуры, искусства и творчества вообще. Произве-
дение утрачивает свою фундаментальную функцию: оно не несет в 
себе общего цивилизационного смысла, а вместе с этим перестает 
быть самостоятельной ценностью – оно превращается в товар. 
Производное Логоса потребительского общества – движение това-
ров. Поэтому оказывается верным тезис, согласно которому любой 
товар может стать произведением искусства. В этом находит выра-
жение определяющая сущность общества. Круговорот товаров как 
сущность жизни предъявляет общие требования и придает общую 
форму всему многообразию цивилизационных реалий. Иерархия 
этих реалий выстраивается в соответствии с общими требованиями 
круговорота товаров. Здесь нельзя с уверенностью сказать, кто 
«выше» и кто «ниже» в этой иерархии – Лев Толстой, Александра 
Маринина, Дарья Донцова или Виктор Ерофеев – до тех пор, пока 
не станет очевидным, кто лучше соответствует товарной реализа-
ции. Логос потребительской цивилизации всасывает в себя общест-
венные богатства из всех сфер – науки, культуры, искусства, под-
чиняя их себе и поглощая не только сферу духа, но и саму жизнь. 
Тем самым Логос цивилизации превращается в ее Молох. Вместе с 
тем формируется и сословие жрецов нового Молоха – неолибералы. 
Цивилизационная сущность неолиберализма заключается в при-
знании приоритета экономической, рыночной рациональности. Та-
кая рациональность не оставляет места для признания сакрально-
сти человеческой жизни. Человек в своей сущности становится 
товаром в ряду других со всеми вытекающими отсюда цивилизаци-
онными последствиями. Это – исходная предпосылка для переос-
мысления основ духовности общества. 



I. СТАТЬИ 24

Цивилизационное пространство потребительского общества, 
подвергая эрозии Логос цивилизационного смысла, ставит на одну 
плоскость высокое и низкое. И этот процесс как бы подтверждает 
реальность действия цивилизационной плеромы.  

Человеческое понимание цивилизационного пространства 
как вертикали, определяющей духовное восхождение по пути Аб-
солютной идеи как цивилизационного субъекта к целостности ис-
тины и слияние объективной истины универсального знания с уни-
версальной нравственной истиной в соотнесении с 
пространственной действительностью симулякров, представляется 
романтическим заблуждением. 

Философ гегелевского типа вытесняется из сферы истинного 
цивилизационного знания. И положение философа, полагает Жан-
Франсуа Лиотар, занимают постмодернистский художник или пи-
сатель – они не стремятся воссоздать цивилизационную реаль-
ность, а лишь изобретают намеки на представимое, которое нельзя 
воплотить. В этом видится тот путь, который определяется как путь 
войны с целостностью и тотальностью как трасцендентальными 
иллюзиями.  

Исторически сформировавшиеся цивилизационные ценности 
в потребительской цивилизации противостоят миру действитель-
ных отношений. Они превращаются в миражи, которым можно 
придать товарную форму. Для этого они должны обрести специфи-
ческую реальность – реальность симулякров. 

Симулякр выполняет функцию суррогата цивилизационного 
смысла, морального порядка и порядка социальной жизни. Он ста-
новится ключевым звеном социального управления и формирова-
ния общественного сознания. Социум симулякров определяет фор-
му постиндустриального общества. Определяя доминанты 
общественного сознания, социум симулякров формирует постоян-
ную потребность в обновлении мифологии смыслов. Неслучайно 
государственные посты, в том числе и высшие, начинают занимать 
выходцы из артистической среды (и даже из художественной само-
деятельности). Их функция – создание воображаемых высших 
смыслов в альтернативах «империй зла» и «миров свободы», «за-
стоя» и «невиданного социального и экономического прогресса», 
«произвола субъективизма» и «диктатуры закона». В реальной по-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 25 

литике эти альтернативы обнаруживают свой мифологический ха-
рактер, что определяет обновление мифологии смыслов. 

Вместе с тем возникает константная реальность социума си-
мулякров. Жан Бодрийяр в этом контексте анализирует функцию 
Диснейленда как символа общенациональной сущности Америки. 
В Диснейленде фантастические создания сочетаются с религиоз-
ным этосом что, по выражению Бодрийяра, рождает наслаждение 
действительной Америкой. В Диснейленде все американские цен-
ности представлены в миниатюре; это дайджест американского об-
раза жизни и вместе с тем идеализированное представление о про-
тиворечивой действительности, созданное для того, чтобы 
вдохнуть новую жизнь в старые выдумки.  

Диснейленд, как и другие аналогичные сооружения, окру-
жающие Лос-Анжелес – «Заколдованная деревня», «Волшебная 
гора», «Морской мир», призваны внушать нравственную, духовную 
энергию городу, т.е. придавать ему цивилизационный смысл в то 
время, когда сам он превратился в бесконечный, кажущийся бес-
смысленным круговорот. Пребывание в автомобильных пробках на 
автострадах, угрозы аварий атомных станций и электрических се-
тей, фабрики кино, действующие по заданному стандарту, рыноч-
ная суета в супермаркетах – все это никак не образует единого ци-
вилизационного смысла. Человек начинает черпать смысл из мира 
детства, из воображаемой реальности, которая существует, но сама 
по себе не является ни истинной, ни ложной; она формирует веру в 
то, что американский образ жизни не утратил своего смысла. 

Распространение Диснейлендов по всему миру свидетельствует о 
том, что создание константного симулякра – явление международное. 

Трудности эпистемического анализа заключаются в том, что в 
действительной жизни феномен симулякра начинает совпадать с 
реальным ходом событий и воспринимается как действительный 
ход событий. Ограбление банка и симуляция ограбления банка вы-
зовут идентичную реакцию полиции, хотя во втором случае симу-
лянты воспользуются не настоящим оружием и не будут стремить-
ся к овладению банковской наличностью. Поскольку симулякр 
воспринимается общественным созданием как действительность, 
идеологическое воспитание и борьба идеологий переносится в сфе-
ру действия симулякров. Имея перед собой двойную реальность – 
самой жизни и симулякров, – общественному сознанию приходится 



I. СТАТЬИ 26

делать своеобразный выбор между верой в существование потре-
бительской цивилизации и верой в существование симулякров. Со-
ответственно информационные службы также оказываются перед 
двусмысленными ориентирами. Соперничество комментаторов и 
телеведущих наглядно свидетельствует о двойственности «истины» 
в реалиях потребительской цивилизации. 

Свойства цивилизационного пространства симулякров вносят 
свою коррекцию в отношение к истине и не-истине. Адекватное 
эмпирическое восприятие симулякров совпадает с не-истиной, а 
истина требует выхода за пределы их эмпирической реальности. 
Четкость различения истины и не-истины исчезает. Размываются и 
критерии различения добра и зла. Диснейленд, например, как место 
отдыха и развлечения – это благо, но как симулякр, формирующий 
иллюзорное восприятие цивилизационной реальности, – это зло. 
Разоблачение президентских манипуляций с подслушиванием – это 
торжество добра, торжество истины и права. Однако массирован-
ное насаждение иллюзорного восприятия политических реалий пу-
тем раздувания этого скандала – очевидное зло. Универсалии разу-
ма, как и вся ментальность, родившаяся в эпоху модерна, дают сбой 
при столкновении с такими реалиями.  

На самом деле, под какой же принцип можно подвести реаль-
ность Диснейленда или реальность уотергейтского скандала? Что 
это – торжество общего блага и истины или что-то другое, противо-
положное универсалиям? Если мы заносим эти явления в разряд об-
щего блага и истины, то тем самым дискредитируем их сущность. 
Аналогичная ситуация стала складываться с защитой прав человека. 
Как оценивать действие правозащитника, если он является инициа-
тором агрессии, влекущей за собой человеческие жертвы и разруше-
ния материальных ценностей? И применима ли истина универсаль-
ных прав к серийным убийцам, насильникам и террористам?  

При ответах на такие вопросы возникают нравственные и тео-
ретические тупики. Проект, основанный на универсалиях Разума, ока-
зываясь в ситуации прикрытия мира симулякров, порождает настрое-
ния интеллектуального пессимизма. Интеллектуалы готовы послать 
«ко всем чертям» этот мир, поскольку он не соответствует тому проек-
ту, который они воспринимали как единственно истинный. Эпистемо-
логию постмодернизма можно рассматривать как психологическую 
терапию для интеллектуалов, способствующую примирению с совре-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 27 

менным миром. Вместе с тем возникает вопрос, разве не сами интел-
лектуалы, двигая прогресс отдельных наук и громя «предрассудки» 
исторических культур, подготовили эту ситуацию? На самом деле в 
универсалиях Разума они видели основание для новой целостности 
цивилизации. Однако главные усилия рационального знания были на-
правлены на достижение практических успехов в упрочении власти 
человека во всех его многообразных проявлениях.  

Такой подход не мог не отразиться на определении цивилиза-
ционных стратегий, которые стали сводить к определению перспек-
тивных политических целей и средств, позволяющих усиливать 
власть человека над миром. Возрастание власти начали отождеств-
лять с прогрессом, что привело к коррекции и в истолковании ис-
тины, а вместе с тем и духа современной цивилизации. «Принцип 
перформативности», которого придерживается постмодернизм, яв-
ляется логическим выражением этого духа, ставящего успех выше 
и объективной, и нравственной истины. Соответственно понимание 
цивилизации как оптимальной для данного времени и места гармо-
нии отношения человека и природы, человека и другого человека, 
как равновесия, обеспечивающего цивилизационную стабильность, 
стало вытесняться из общественного сознания. В игнорировании 
истины цивилизационной гармонии заложена неизбежность созда-
ваемого самим человеком апокалипсиса. И в этом нельзя не видеть 
следствий позитивистской ментальности. 

Позитивизм проделал большую работу, чтобы доказать что 
совокупность конкретных наук заменяет собой общий цивилизаци-
онный разум. Это была фатальная теоретическая ошибка. Ее сущ-
ность заключалась в игнорировании сакральности цивилизацион-
ной гармонии, устанавливающей ценностный приоритет «самости» 
цивилизации в жизни человека.  

Для позитивистского рассудка цивилизационный смысл та-
ких понятий, как гармония неба и земли, лука и лиры, а также ме-
тафор, фиксирующих вечность цивилизационных образований в 
качестве «центра поднебесной», «вечного города», «святой Руси» и 
т.д., – все это лишь ненаучные фантазии. При этом не принимался 
во внимание тот факт, что именно на основе фантазий формирова-
лась цивилизационная иерархия ценностей, консолидировавшая 
народы и государства духовно. 



I. СТАТЬИ 28

Если цивилизация в своей истине есть определенное целое, то 
тогда отдельная наука при всей точности описания конкретных целей 
и механизмов их достижения не может видеть целого цивилизации. 
Поэтому техническая реализация целей влечет за собой цивилизаци-
онную дисгармонию, которая с техническим прогрессом приобрета-
ет все более катастрофический характер. Попытки представить вы-
воды отдельных наук – политической экономики, социологии, 
политологии – в качестве сущности цивилизационного видения ве-
дут лишь к тому, что сами эти выводы обретают общую идеологиче-
скую форму, а идеологические постулаты отождествляются с уни-
версалиями Разума. В итоге научный диалог неизбежно перерастает 
в борьбу идеологических верований как своеобразного эквивалента 
религиозных войн. В такой ситуации позиция постмодернизма пред-
ставляется механизмом нейтрализации идеологического экстремизма 
и фанатизма. В этом ее психологическое оправдание.  

Нельзя не видеть также, что в концепциях постмодернизма 
находят своеобразное отражение новые реалии цивилизационной 
эволюции, которая сопровождается эрозией цивилизационных гра-
ниц. Границы размываются и в сфере конкретных наук. Так, биоло-
гия и физика, изучавшие неорганический и органический миры, 
соединяются в биофизике. Рождается молекулярная биология в ре-
зультате слияния химии и биологии. Синтетические процессы за-
трагивают и гуманитарное знание. Эрнст Кассирер, например, при 
рассмотрении философии символических форм, объединил в одно 
целое исследование мифологии, теории языка и природы научного 
знания. По сути, это была предпосылка рождения культурологии 
как науки. Исследователи отмечают специфическую черту работ 
Мишеля Фуко, которые невозможно отнести к какой-либо одной 
области знания, поскольку в них соединяются философские, куль-
турологические, социологические и исторические подходы. Это 
теория в широком смысле слова.  

Особенно продуктивным оказалось слияние культурологии с 
этнографическими исследованиями. Классические работы Лесли 
Уайта, Клиффорда Гирца, Рут Бенедикт открывали новые перспек-
тивы в интерпретации цивилизационной реальности. 

«Смешение» теоретических дискурсов, нарушавшее тради-
ционную дифференциацию аналитического знания, совпадало со 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 29 

«смешением» ранее различных и даже противоположных сфер 
культуры и жизни.  

Характерны в этом отношении новые тенденции в архитекту-
ре. Так, Фредрик Джеймисон относит к постмодернистским здани-
ям центр «Бобур» в Париже и «Итон Сентер» в Торонто.  

Специфика новой архитектуры, по его мнению, наиболее 
рельефно выражена в отеле «Бонавентура», построенном в новом 
деловом центре Лос-Анжелеса. 

Отель «Бонавентура» – это город в миниатюре, многофунк-
циональное сооружение, как бы замкнутое, самодостаточное цивили-
зационное образование, которое обладает своей ценностной системой 
и диктует индивиду свои правила жизни. Но целостность цивилиза-
ции «возвращается» в своих локальных формах и таким образом, что 
становится самодовлеющей, подчиняя себе человека, не считаясь с 
ним как индивидуальным целым, его возможностями и пределами. 

Ф. Джеймисон отмечает возникающий опасный разрыв меж-
ду телом и предлагаемой для него новой рукотворной средой. Вме-
сте с тем этот разрыв оказывается символом той многонациональ-
ной, децентрализованной сети коммуникаций, которая возникает в 
странах современного мира и которая становится малопонятной и 
не соответствующей сущности индивидов, попадающих в чуждую 
для них цивилизационную среду. 

Постмодернистское искусство отражает этот реальный про-
цесс разрушения гармонии и дегуманизации цивилизационной сре-
ды, которая имеет своим следствием вытеснение высокой культуры 
с традиционно занимаемых доминирующих позиций. В обществе, 
превращающем творения природы и человека в отходы, кажется 
вполне оправданным рождение таких произведений искусства как 
«Банки супа Кэмпбелл» художника Энди Уорхолла. Этот процесс 
принимает формы поп-арта, смешивая элитарное и массовое искус-
ство. Массовая культура становится суррогатом цивилизационной 
целостности, «соединяющим» индивидов не внутренне, а внешне – 
на общих пространствах стадионов, телешоу, спортивных меро-
приятий, шествий и парадов. Эта целостность распадается после 
окончания соответствующего мероприятия. 

Происходит радикальное изменение в самом качестве циви-
лизационного субъекта. Человек, сформированный традицией оп-
ределенной среды, оказывается в ситуации цивилизационной «не-



I. СТАТЬИ 30

весомости». Новая ситуация рождает цивилизационный стресс, со-
циальный и нравственный хаос дезориентации. 

Квинтэссенцией цивилизационной мысли модернизма можно 
считать идею создания «нового человека», а затем и «сверхчелове-
ка», не имеющего никаких реальных связей с цивилизационным 
пространством, ломающего все стереотипы, утверждающего со-
вершенно новые формы жизни. Попытки политиков определить 
радикальные средства и практические формы создания «нового че-
ловека» и «сверхчеловека» сопровождались глубокими цивилиза-
ционными деформациями. «Преодоление» постмодернизма, о кото-
ром сегодня много говорится, не может сводиться к отвержению 
тех или иных его философских, теоретических познаний. Речь идет 
об определении путей преодоления двойственности, расщепленно-
сти цивилизационного пространства общества, о зарождении цело-
стности, которая станет объективным основанием восстановления 
цивилизационной гармонии и иерархии ценностей. 

Цивилизационное целое – это специфическая субъект-
объектная реальность. Объективная реальность обретает свой 
смысл в отношении к субъекту, его бытию. Соответственно эта ре-
альность получает позитивный или негативный знак. Но и субъект 
в своем реальном отношении к миру вынужден считаться со свой-
ствами объективности. В этом взаимодействии возникает третья – 
цивилизационная реальность. В этой реальности заключена систе-
ма цивилизационных отношений, образующих «свой мир» челове-
ка. Совпадение различного как свойство человеческих отношений 
переносится здесь на всю реальность – как реальность единого 
цивилизационного субъекта. Очеловечение мира – это путь выжи-
вания человека и непрерывного формирования «третьей реально-
сти» в качестве основания стабильности цивилизации. Она стано-
вится исходным основанием и результатом адекватного 
цивилизационного творчества. На ее основе возможно понимание 
творческого процесса как поиска и формирования соответствия ци-
вилизационного субъекта и объективности. В этом процессе изме-
рения исторического времени – прошлое, настоящее и будущее – 
обнаруживают свое органическое единство. 

В отличие от адептов модернизма, теоретики постмодернизма 
не ставят такой радикальной задачи, как создание нового человека, 
разрывающего все связи с историческим прошлым, с традицией. 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 31 

Они обнаруживают специфическое понимание традиций и свое от-
ношение к историческому времени.  

 
3. Пастиш: «Восстановление» единства исторического времени 

 
В постиндустриальном обществе сохраняется внутренний 

разрыв логоса потребительской цивилизации с ценностями тради-
ционных цивилизаций, руководствовавшихся высшими смыслами. 
Вместе с тем, реальность социума симулякров, характерная для 
постиндустриального общества, казалось бы, парадоксальным об-
разом объективно подталкивает к позитивному восприятию дости-
жений, которые рождены традиционными культурами. Прошлое 
оказывается незаменимым строительным материалом для социума 
симулякров. Такова реальная почва постмодернизма. 

Модернизм утверждал концепцию нового человека в силу 
убеждения, что новый человек, и только он, является носителем 
универсальной цивилизационной истины, которая будет в конечном 
итоге принята всеми, всем благодарным человечеством.  

С этой точки зрения, цивилизационные традиции представ-
лялись кошмаром, довлеющим над человечеством, пудовыми гиря-
ми, сковывающими свободное и разумное движение народа. В ито-
ге разрыв исторического времени – как единства настоящего с 
прошлым и будущим – представлялся нравственно и цивилизаци-
онно оправданным. 

Поскольку ход истории обнажает ту истину, что реальной онто-
логией потребительского общества становятся не универсалии Разума, 
а превращение творений природы и человека в отходы, то это общест-
во становится угрозой и для самого человека. В ХХ в. «человеческие 
отходы» «утилизовывались» в печах Освенцима и Бухенвальда, в кон-
центрационных лагерях и других специальных учреждениях. 

Казалось, что все эти явления ушли в прошлое и возврата к 
ним не будет. Однако это убеждение может превратиться в заблуж-
дения, если иметь в виду, что идея «отходов» цивилизации отнюдь не 
умерла. На самом деле модная идея «золотого миллиарда» предпола-
гает избавление как минимум от 5 млрд. человеческих душ. 

Связана ли эта идея с теоретической платформой модерниз-
ма? Абсолютизация Просвещением идеи Прогресса породила ин-
теллектуала, олицетворяющего собой принцип критического разума 



I. СТАТЬИ 32

как противостояния всем тем, кто полагал себя носителем прошло-
го, хранителем традиций.  

Абсолютизация этой позиции, поскольку она считалась без-
условной истиной, находила свое конкретное воплощение в от-
дельных героических личностях, их публичных манифестах. Ярким 
примером такого манифеста в России были известные «Философи-
ческие письма» П. Чаадаева. Поскольку позиции критической лич-
ности отождествлялись с разумом, то любое сопротивление этим 
позициям приводило к заключению: все социальное окружение 
критической личности является носителем общей глупости, а сама 
эта личность испытывает лишь одно чувство: «горе от ума». Инди-
видуальный ум, самоутверждаясь, требовал радикальной пере-
стройки исторически складывавшегося цивилизационного мира. И 
этот процесс не имел конца, поскольку каждый новый индивиду-
альный ум требовал своего самоутверждения.  

В представлении, будто народ в целом может быть носителем 
исторической неполноценности, заключается исходная предпосыл-
ка возможного зачисления его в реестр потенциальных «отходов». 
Естественно, что каждый носитель критического разума получает 
право по-своему определять содержание таких реестров. 

Далеко не случайно рождение многообразных тенденций ре-
нессанса религиозных представлений, основания для которых каза-
лось бы окончательно рухнули под воздействием прогресса науки. 
Дело в том, что и сам Логос потребительского общества вызывает к 
жизни массовую тенденцию поиска персональных смыслов, сакра-
лизующих жизнь человека. Они отыскиваются в том числе и в ис-
торическом прошлом. Обращение Запада к ментальности Востока, 
к древним цивилизациям обретает все более широкий обществен-
ный интерес. Соответственно изменяется отношение к модернист-
скому разрыву с предшествующими историческими эпохами. Кри-
тический разум теперь должен обрести новые направления своей 
деятельности и новые исходные пункты оценки цивилизационных 
реалий. Проблема обращения к историческому прошлому в этом 
контексте оказывается одной из ключевых. Методичное разруше-
ние исторически возникающей, гармонически организованной 
субъект-объектной реальности, составляющей субстанцию цивили-
зации, рождает потребность в создании заменителя этой субстан-
ции. И роль такого заменителя играет социум симулякров, в кото-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 33 

ром происходит парадоксальное смешение добра и зла. С рождени-
ем социума симулякров перед интеллектуалом возникает проблема 
смысла его деятельности. 

Симулякр – это видимость цивилизационной субстанции, 
гармонии субъекта и объекта. Но может ли стоять подлинный ин-
теллектуал «на страже» симулякра? Или его функция должна но-
сить критический, деструктивный характер? И тогда интеллектуал 
превращается из созидателя симулякра в его разрушителя. 

Не определив, что означает расщепление субстанции совре-
менной цивилизации, интеллектуал попадает в смысловой вакуум, 
утрачивает ориентиры своей деятельности. Выход представляется в 
философской деструкции реальности смысла смыслов, в обоснова-
нии реальности его видимостей. В этом случае интеллектуальная 
деятельность совпадает с формированием и обновлением образов, 
формирующих паутину смыслов, на которой человек еще может 
удерживаться в этом мире. 

Специфика ситуации здесь состоит в следующем: сохранение 
современной цивилизации требует удержания общества в цивилиза-
ционном пространстве симулякров; вместе с тем это означает форми-
рование потребности в новой социальной психологии, которая позво-
ляет уживаться в мире симулякров, испытывая в них постоянную 
потребность. Такова ключевая задача современной массовой культу-
ры – наркотического духовного мира современной цивилизации. 

Традиционные представления отталкиваются от видения ци-
вилизации как единого целого. Современная цивилизация, однако, 
не является единым целым. В связи с этим и возникает теоретиче-
ский вопрос: как относиться к такой цивилизации?  

Среди постмодернистов на этот вопрос пытался дать свой 
теоретический ответ Жан-Франсуа Лиотар, выделив его важный 
аспект: какая целостность цивилизационной жизни имеется в виду? 
То ли целостность, которая открыта гегелевской феноменологией 
духа, то ли целостность, обусловленная представлением о единстве 
конца истории и единстве носителя этого конца – исторического 
субъекта. В этих требованиях единства и целостности Лиотар ви-
дит пафос регулирования, популизма и стремления вернуть худож-
ников и писателей в общество, а если оно считается больным, то 
дать им поручение лечить это общество. Иными словами, с при-
знанием целостности цивилизации Лиотар связывает лишение ин-



I. СТАТЬИ 34

теллектуала его свободы. Определение целого опутывает интеллек-
туала цивилизационным долгом, обязанностью служить опреде-
ленным ценностям. И нет никаких гарантий, что такая служба бу-
дет утверждать в обществе добро, а не зло. Разве универсалии 
Разума не были нацелены на утверждение абсолютного добра? Ка-
завшаяся безусловной и освобождающей сила Разума в своем безо-
говорочном самоутверждении родила, однако, гильотину якобин-
ской диктатуры. Правомерно предположить, что гильотина 
становится неизбежным следствием обращения цивилизационных 
истин модерна в будущее, а также стремления немедленно утвер-
дить в реальности универсалии Разума.  

Вера в абсолютную благотворность этого стремления, в уни-
версальные нормы является основанием для пародии как цивили-
зационной формы преодоления всего, что не соответствует Разуму, 
т.е. истине жизни. Пародия – это духовная гильотина нового време-
ни. Эволюция цивилизации диктует изменения, но она требует и 
сохранения. Однако определить, что менять, а что сохранить, при-
зван интеллектуал.  

Историческая традиция оформляет отход от священных 
(нравственных и социальных) символов предшествующих эпох по-
средством иронии как пути мягкого, безболезненного перехода к 
новым условиям жизни. 

Пародия предполагает резкий разрыв, отвержение «неразумного» 
исторического мира целиком и полностью, без всяких компромиссов. 

Историческое прошлое, поскольку оно демонстрирует инди-
видуальную специфику цивилизаций, их своеобразный стиль жизни, 
легко может становиться объектом пародии, которая придает этому 
индивидуальному стилю черты гротеска. Идеологи Просвещения с 
помощью различных публицистических, философских и литератур-
ных форм обращали чуждый их универсальному разуму мир в «ко-
рабль дураков», формируя полное неприятие исторического мира, 
страх перед возможностью самоотождествления с ним. Позиция по-
стмодернизма характеризуется попыткой определить исходный тео-
ретический пункт размежевания с модернизмом. И это естественно. 

Если мы отрекаемся от культа Разума как пускового механиз-
ма духовной гильотины, то тогда следует выявить новую исходную 
позицию, те интеллектуальные формы, которые стоят выше культа 
Разума. Исходную точку такого преодоления и пытается определить 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 35 

Лиотар. Если универсалии Разума, считает он, можно определить 
как метанарратив, то постмодерн должен утверждать свою истину, 
которую Лиотар определяет как «недоверие к метанарративам». 
Очевидно, что в недоверии самом по себе не содержится какой-
либо содержательной платформы. В этом контексте представляется 
малоубедительной полемика Ж.-Ф. Лиотара с Ю. Хабермасом, ко-
торый полагает, что злоключения модерна связаны с тем, что он 
позволил, чтобы распалась целостность жизни, но, допустив рас-
падение знания на отдельные специальности, он увидел в этом 
процессе прогресс эпистемологии. 

Очевидно, однако, что специализацией научного знания нель-
зя объяснить цивилизационный кризис. Дело в том, что цивилиза-
ционная целостность определяется системой объективных взаимо-
зависимостей, взаимодействий человека и природы, человека и 
другого человека и, соответственно, осмысленным отношением к 
исполнению взаимных долгов и обязательств в системах межлич-
ностных, семейных и родовых, социальных и государственных от-
ношений. В следовании принципу исполнения долга и заключено 
основание для общих форм поведения, а значит и для цивилизаци-
онной целостности. 

При этом на каждом этапе своей эволюции цивилизационный 
субъект находит реальные пути и средства сохранения гармонии 
цивилизационной структуры внутри себя и с внешней средой. Сре-
да входит в цивилизацию через гармонические отношения с чело-
веком. Каждое новое поколение получает от прошлого какие-то ос-
новы для гармонизации своей жизни либо, напротив, некие истоки 
глубоких противоречий. Забвение задачи удержания гармонии име-
ет своим следствием умирание цивилизационного субъекта, как той 
силы, которая призвана охранять стабильность цивилизационного 
бытия. Постмодернизм утверждает в качестве исходной мысли, 
способной помочь освободиться от представлений о тотальной 
«глупости» предшествующих исторических эпох, мысль о преодо-
лении пародии как формы отношения к историческому прошлому. 

Именно этот момент в постмодернистской позиции оказался 
в центре внимания известного американского аналитика Фредрика 
Джеймисона.  

Ученый выявляет логику неизбежного отхода от пародии как 
формы отношения к историческому прошлому. Он иллюстрирует 



I. СТАТЬИ 36

эту логику на примере культуры. И как это ни парадоксально, но 
пародия в качестве орудия борьбы просвещения с миром глупости 
и невежества оборачивается против культуры модерна.  

Культура модерна, отмечает Джеймисон, требовала от худож-
ника создания своего индивидуалистского стиля. Великие писа-
тели-модернисты, такие как У. Фолкнер, великие философы – Хай-
деггер и Сартр, великие композиторы – Малер и Прокофьев, 
знаменитые художники – Сальватор Дали, Ван Гог, Пикассо, Кан-
динский, Петров-Водкин и др., вырабатывали уникальные индиви-
дуальные стили. Но именно их уникальность своей избыточностью 
или эксцентричностью, в сравнении с привычным, ординарным, 
как бы провоцировала на создание пародии.  

Любая пародия, подчеркивает Джеймисон, предполагает на-
личие общей нормы, контраст с которой и становится предметом 
пародии. Универсалии разума, как общая норма, казались истин-
ным критерием. Но как быть с уникальными явлениями культуры? 
Разве можно их «уложить» в прокрустово ложе универсалий? 

В этом контексте понятен тот вопрос, который поставил 
Джеймисон: что происходит, если исчезает вера в существование 
нормы? А происходит неслыханная фрагментация культуры, ее рас-
пад на частные миры, на скопление индивидуальных стилей, и каж-
дая социальная, профессиональная группа начинает говорить на сво-
ем особом языке, каждая личность превращается в отдельный от 
всех лингвистический остров. Вместе с тем стиль пародии утрачива-
ет свою универсальную основу. Пародия, отмечает Джеймисон, де-
лается невозможной. Но это означает и глубокое изменение отноше-
ния не только к культурным и иным различиям, но и, что весьма 
существенно, – к индивидуальным особенностям цивилизационного 
прошлого. Возможность имитации прошлого, как всякого культурно-
го иного, не исчезает, но ее смысл и ее знак меняются кардинально. 

Ученый приходит к выводу, что в позиции постмодернизма 
пародию вытесняет пастиш! Эта важнейшая черта постмодернизма, 
как и пародия, использует имитацию, подделку чужих стилей. Но 
это – имитация без сатирического импульса, без смеха. Обращен-
ность самосознания к историческому прошлому и реликтовым куль-
турам есть вместе с тем и признание исчерпанности новаторских 
стилистических возможностей модерна, а также их комбинаций. Все 
уникальные комбинации испробованы, и остается только пользо-



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 37 

ваться возможностями цивилизационного музея. В таком контексте 
показателен анализ тех тенденций, которые выявились в различных 
сферах культуры. На них отчетливо указывает Ф. Джеймисон. В ки-
нематографии – это «ностальгическое кино», или, как говорят фран-
цузы, «кино в стиле ретро». Даже такой «новейший» кинофильм, как 
«Звездные войны», оказывается пастишем сериалов 30–50-х годов 
ХХ столетия, где действуют злодеи-иностранцы и герои-американцы 
и где в заключительных кадрах попавшие в беду герои находят раз-
решение своих драматических проблем. 

Утверждение пастиша – это симптом поворота цивилизаци-
онного сознания к прошлому с чувством своеобразной открытости, 
готовности ассимилировать формы его образа жизни, «переварить» 
их и превратить в измерения современной жизни. В этом процессе 
происходит встреча цивилизационной реальности настоящего со 
своим историческим прошлым. Однако эта встреча не означает ор-
ганического слияния с цивилизационной сущностью прошлого. 
Для настоящего прошлое становится необходимым как богатая со-
вокупность масок, которые можно использовать, чтобы облагоро-
дить настоящее или скрыть его цивилизационную пустоту.  

В связи с этим трудно согласиться с мнением Терри Иглтона, 
будто сущность постмодернизма состоит в пародировании револю-
ционного искусства авангарда ХХ в., в насмешке над революцион-
ностью авангарда, что в итоге превращает произведения искусства 
в товар, окарикатуривая также идею авангарда об интеграции ис-
кусства и общества.  

Представляется, что проблема эта гораздо сложнее. Карика-
турный стиль искусства постмодерна – отражение реальной онто-
логии современной цивилизации, ее дегуманизирующего характе-
ра. Вместе с тем это и действительная тотальная вульгаризация 
интеграции искусства и общества, когда вульгарные формы жизни 
могут открыто выставлять себя в качестве предметов искусства. 

Такие процессы означают забвение цивилизационным субъек-
том своей главной функции. Под сомнением оказывается и его соб-
ственная сущность как действенного цивилизационного субъекта. 

Массовый поворот к духовному прошлому – симптом при-
знания того, что именно там содержится цивилизационная истина, 
забытая в настоящем. В силу этого прошлое освобождается от сво-
ей временнóй специфики и предстает как продолжающееся сегодня 



I. СТАТЬИ 38

настоящее. Это кажется оправданным в контексте пространствен-
ной реальности настоящего, которую Джеймисон, имея в виду опыт 
Вьетнама, описывает как раскаленный металл, грязь, снаряжение, 
пропитанное джунглями, пот, холодящий и снова горячий, раскат 
рок-н-ролла и пулеметной стрельбы, бензин, жара, идущие рядом 
жизнь и смерть. 

Ситуация войны оказывается удивительно схожей с ситуаци-
ей мирной жизни. На войне, отмечает Джеймисон, человек все вре-
мя гонится за чем-то, как будто кто-то наступает ему на пятки. Но 
такое же ощущение возникает и в повседневности «мирного» бы-
тия. Погоня за собственностью, суета в бюрократических коридо-
рах власти, попытки увернуться от налоговой полиции, от исполне-
ния постоянно нарастающего вала законов и распоряжений, от 
угроз попасть под обломки рушащихся финансовых пирамид и бан-
ков, под каток реформ – все это похоже на постоянные сражения 
человека за собственное выживание. 

Казалось бы, американцы внутри страны, в отличие от ситуа-
ций периодических войн за ее пределами, ограждены стеной эко-
номической и социальной стабильности. Однако 11 сентября и тра-
гедия Нового Орлеана развеяли и эту иллюзию. 

Современный человек находится в постоянном движении к 
мерцающим целям, в погоне за чем-то кажущимся ему реальным и 
крайне важным, а в итоге он оказывается перед пустотой миражей. 
Уход в стабильное прошлое также оказывается уходом в мир иллю-
зий, и суетливая погоня за целями в постоянно меняющихся ситуа-
циях не рождает уверенности в стабильности настоящего, в торже-
стве светлого и надежного будущего. 

 
4. Парадоксы прогресса 

 
Сопоставление цивилизационных смыслов модерна и по-

стмодерна выявляет парадоксальную закономерность: чем быстрее 
и дальше прогресс уводит современность от исторического про-
шлого, тем острее ощущается потребность в связи с опытом тради-
ционных цивилизаций. Только так мы начинаем видеть те «неви-
димые» причины, которые своим малозаметным действием 
приводят цивилизации к коллапсу. 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 39 

На поверхности современной жизни мы фиксируем тот очевид-
ный факт, что постмодернизм отражает и выражает происходящие в 
мире глобальные изменения. В этом контексте его можно рассматри-
вать как прогресс, как продукт глобализации, взаимопроникновения 
цивилизаций и утраты локальными цивилизациями своей былой 
замкнутости. С этой точки зрения постмодернизм – это новый гло-
бальный проект, замещающий устаревший проект модерна.  

В чем видится позитивный смысл постмодернизма? 
Во-первых, постмодернизм преодолевает радикализм модер-

на. Он сохраняет ориентацию на универсальность, но понимает ее 
как легитимность всего различного. И здесь постмодернизм впада-
ет в радикализм иного толка: он уже не видит границ истины и не-
истины, добра и зла, прекрасного и безобразного. 

Во-вторых, очевидным достоинством постмодернизма явля-
ется толерантное отношение к историческому прошлому, к формам 
его культуры. Однако и здесь обнаруживается скорее утилитарное, 
нежели цивилизационное отношение. Прошлое для постмодерниз-
ма – это склад вещей, которые могут быть использованы в соответ-
ствующих ситуациях современной жизни.  

Постмодернизм имеет внутренние связи с модернизмом, хотя 
изначально он выступает как его преодоление. Фундаментальные чер-
ты постмодернизма, например пастиш, можно обнаружить и в произ-
ведениях классического модернизма. По логике Джеймисона, разница 
состоит лишь в том, что в модернизме они являются подчиненными, а 
в постмодернизме становятся доминирующими. Новое качество по-
стмодернизма возникает тогда, когда второстепенные в прошлом чер-
ты начинают определять культурное производство. О постмодернизме 
как новом этапе можно говорить постольку, считает Джеймисон, по-
скольку модернизм, будучи в своей сущности протестным, эпатаж-
ным, ассимилируется обществом, превращаясь в 60-е годы ХХ в. в 
составную часть академического истеблишмента. 

Постмодернизм замещает собой модернизм, но не в качестве 
протестной, провокационной, оппозиционной формы культуры, а в 
иной ипостаси. Парадоксальным образом это именно та преобра-
женная сущность, которую модернизм обрел, став составной ча-
стью истеблишмента.  

Однако вносит ли что-то новое постмодернизм в философ-
ское отношение к миру? И здесь нельзя не видеть, что крайний ре-



I. СТАТЬИ 40

лятивизм постмодерна есть своеобразное завершение модернист-
ского проекта создания нового человека, свободного от традиций и 
исторических связей. Это завершение можно назвать «эпистемиче-
ским антропоцентризмом». В его основе лежит логически последо-
вательное рассуждение: если я знаю, что могу умереть в любой мо-
мент времени, то я должен действовать так, чтобы доставить себе 
любой ценой максимум удовольствия здесь и теперь. Такова стра-
тегия жизни, которая отвергает цивилизационные истины. 

Истины, которые несут на себе многовековую печать истори-
ческого прошлого и ориентируют человека на такую же стратегию 
в его индивидуальной жизни, способствуя стабильности бытия ро-
да, представляются, с этой точки зрения, не имеющими для инди-
вида реального практического смысла. Они могут использоваться 
не как цель в себе, а как средство для достижения успеха в карьере, 
в пиаркампаниях, в маскировке истинных целей, в политической 
рекламе. Эпистемический антропоцентризм соответствует реали-
ям жизни, в которых происходят постоянные перемены, стирающие 
традиции, формируется сознание, ориентированное на настоящее 
как непрерывную смену ситуаций. Соответственно и средства мас-
совой информации быстро превращают всякие события в прошлое, 
служат агентами исторической амнезии.  

Вот почему пастиш постмодернизма – не легитимация истори-
ческого знания (актуального цивилизационного опыта) и не восста-
новление единства прошлого, настоящего и будущего (как истины 
цивилизационного целого), а создание предпосылок исторической и, 
значит, цивилизационной амнезии. Человек теперь готов быть вся-
ким, если это отвечает его стремлениям здесь и теперь. Такова исти-
на его жизни, которая, по его представлениям, дает конкретный и 
четкий ответ на вопрос: как мне нужно жить и действовать сегодня, в 
данный момент и в конкретной ситуации. Поэтому Универсалии Ра-
зума, образующие онтологию цивилизационной жизни и духовный 
стержень субъекта, превращаются в пустые фантазии, в миф. По-
скольку постмодернизм разрушает те основания, на которых истори-
чески рождаются истины цивилизационного сознания, индивид, сле-
дующий по тому пути, который проложен постмодернизмом, 
неизбежно попадает в «поток сознания», разрушающий все ограни-
чения, превращавшие отдельного индивида, лишенного цивилизаци-
онной мудрости, либо в отца семейства, либо в Мадонну, воспетую 



Феномен постмодернизма как парадокс истины бытия 41 

поэтами и художниками. Все это формировало чувство гордости за 
благородные дела предков, внушало гражданскую доблесть и воин-
ское мужество.  

Следуя постмодернистской логике, цивилизационное мышле-
ние нельзя считать основанием свободы: оно оказывается «репрес-
сивным» по своей сути. Тезис Декарта – cogito ergo sum – в цивили-
зационном контексте означает, что как только субъект перестает 
нести в себе цивилизационные ценности, он исчезает и сам. «Мыс-
лю, следовательно, существую». В этом контексте «немыслящий» не 
является цивилизационным субъектом. Он всего лишь биологиче-
ское существо, хотя и обладающее индивидуальным сознанием. 

Так возникает вопрос о социальных предпосылках рождения 
постмодернизма не только с точки зрения глобальных тенденций 
взаимопроникновения цивилизаций, но и с точки зрения внутрен-
ней эволюции постиндустриального общества. Куда ведет человека 
самосознание этого общества? Если постмодернизм – это составная 
часть новой стадии общества, общества потребления, общества бы-
строй смены качества товаров, моды, стилевых перемен в различ-
ных сферах жизни, то нетрудно отсюда вывести его эпистемоло-
гию, разрушающую цивилизационные константы и так называемые 
метанарративы. Но что в итоге остается человеку кроме «отходов» 
от потребляемых им и быстро устаревающих товаров? – Ничего, 
кроме самоуверенности индивида в том, что он до конца своих 
дней был, есть и остается носителем единственной в своем роде 
истины жизни.  

Входящий в самостоятельную жизнь индивид с самого начала 
обретает самоуверенность. В основе этой самоуверенности лежит 
внутренняя цивилизационная пустота, которая не знает границ. Эта 
пустота – не плерома, не всепоглощающая реальность, а всего 
лишь субъективное чувство. Сознание собственного величия в этом 
случае не видит ни конца, ни края. Поэтому оно отвергает все, что 
противоречит субъективному чувству. И это мировосприятие ка-
жется истиной, поскольку оно отсылает не к реалиям цивилизации, 
а к собственному внутреннему чувству.  

При определенных обстоятельствах эта форма сознания начи-
нает охватывать все более широкие массы людей, так что можно го-
ворить о психологической инфекции, которая потенциально не менее 
опасна, чем в прошлом была инфекция бубонной чумы или испанки.  



I. СТАТЬИ 42

Современные политики хорошо знают военную силу ядерно-
го оружия и экономическую силу нефти. Между тем вполне воз-
можно, что в перспективе будут доминировать в мире те народы, 
которые знают силу Истины и сумеют избежать надвигающейся 
цивилизационной болезни, имя которой – индивидуалистическое 
сумасшествие.  


